ThPQ 167 (2019), 115-124

115

Michael N. Ebertz

Der Kampf um Hoélle und Fegefeuer

Ein soziologischer Blick

# Dass die Rede von Hoélle und Fegefeuer auch soziologisch aufschlussreich
gelesen und verstanden werden kann, zeigt Michael Ebertz in diesem Bei-
trag. Dabei werden in einer zweigleisigen Vorgehensweise theologische Mo-
tive mit soziologischen Motiven in Verbindung gebracht. So spielt etwa die
Dynamik von Inklusion und Exklusion eine zentrale Rolle fiir bestimmte
Jenseitsvorstellungen und das Fegefeuer kann als Innovation der Theologie-
entwicklung verstanden werden. Gezeigt wird auch, dass sich verindernde
irdische Gewalterfahrungen (und umgekehrt: die Achtung der Gewalt in
modernen Gesellschaften) die Wahrnehmung und Darstellung der ,,Hol-

lenpein® in der Theologie beeinflussen. (Redaktion)

Wie auch immer die Nachtodregionen in
einigen Religionen modelliert werden, sie
haben ,hdufig eine erkennbare histori-
sche Entwicklungs- oder Tiefendimensi-
on und kénnen daher fiir die Beobachter-
perspektive ;von auflen’ sowohl Kongruen-
zen als auch deutliche Spannungen aufwei-
sen oder Widerspriichliches enthalten.
Die soziologische Perspektive wird solche
Spannungen auch im Feld einer Religion
wie der christlichen interpretieren und als
Kédmpfe unterschiedlicher Statusgruppen
»~um das Monopol der legitimen Verfii-
gung iiber die Heilsgiiter“> und Heilswahr-
heiten lesen, zumal es auch nicht-religiose
Antworten auf die Frage nach Leben und
Tod geben kann und den sich wandelnden
religiosen Bediirfnissen der ,Massen’ Rech-
nung zu tragen ist, um die religiosen Auto-
ritdten zu stabilisieren: ,,Die Durchsetzung
der grofien Religionen war das Endergeb-
nis langer Kampfe. Jede fithrende Grup-

pe begegnete dem Widerstand einer oder
verschiedener anderer Statusgruppen, die
ebenfalls materielle oder ideelle Interessen
verfolgten [...]*. Wissenssoziologisch ist
dabei zu vermuten, dass mit der massen-
formigen Ausbreitung einer Religion iiber-
kommene Exklusionsformeln von Heils-
wahrheiten durch Inklusionsformeln aus-
balanciert werden, die den gewandelten
gesellschaftlichen Plausibilitatsstrukturen
Rechnung tragen miissen, um in der Zeit
bestehen zu konnen.

1 Inklusion — Exklusion

Tatséchlich dreht sich wihrend der gesam-
ten Christentumsgeschichte eine der span-
nungsvollsten Arbeiten im religiésen Feld
um die Frage der postmortalen Inklusi-
on und Exklusion. Dabei geht es auch um
die Gewichtung der beiden Gottesattribu-

Andreas Griinschlofs, Systematisch-religionswissenschaftliche Orientierung zum Thema Tod

und Jenseits, in: Glaube und Lernen 25 (2010), 33-45, hier: 34.

Pierre Bourdieu, Mit Weber gegen Weber, in: ders., Das religidse Feld. Texte zur Okonomie des

Heilsgeschehens, Konstanz 2000, 111-129, hier: 121.
3 Reinhard Bendix, Max Weber. Das Werk, Miinchen 1964, 205.



116

Ebertz / Der Kampf um Holle und Fegefeuer

te, der Gerechtigkeit und der Barmherzig-
keit. Bereits Origenes (gest. ca. 253) hatte
die dilemmatische Frage damit beantwor-
tet, dass er die Vorstellung von der ewigen
Holle in ein voriibergehendes — wohlge-
merkt metaphorisches — Fegefeuer auflos-
te und damit eine postmortale Resoziali-
sationsstrafe und somit ein Inklusionsmo-
dell fiir alle Geschopfe favorisierte. Eine
endzeitliche Beseitigung alles Bésen und
die vollkommene Wiederherstellung der
Schopfung, auch des Teufels und seiner
Engel, sei zu erwarten. Diese Lehre von der
Apokatastasis panton (Allerlosung; Wie-
derherstellung; vgl. Apg 3,21; 1 Kor 15,25),
dass also die Rettung von Gott allein
kommt und dem gesamten Kosmos gilt,
wurde durch Augustinus (gest. 430) heftig
bekampft und sollte schliefllich auf dem 5.
Okumenischen Konzil von Konstantino-
pel, also dreihundert Jahre nach dem Tod
ihres Urhebers, in 15 Canones ,,contra Ori-
genem sive Origenistas“ ausdriicklich ver-
dammt werden. Gegen das eschatologische
Inklusionsmodell setzte Augustinus* und
die ihm nachfolgende Theologie ein escha-
tologisches Exklusionsmodell, das bis zur
Mitte des 20. Jahrhunderts das kirchenof-
tiziell gewordene eschatologische Format
des westlichen Christentums prégte. Au-
gustinus wird damit zum ,groflen Toter
der Hoffnung*, indem er jeder ,Hoffnung
auf Allerlosung jede Grundlage entzog™,
aber damit fiir die ,Pastoralmacht® (Michel
Foucault) der klerikalen Statusgruppen die
Grundlagen legte.

4

2 Innovation Fegefeuer

Diese Macht tiber die Seelen im Hinblick
auf ihr jenseitiges Heil konnte seit der
frithchristlichen Innovation des Purgato-
riums erheblich gesteigert werden. Denn
nicht ,Himmel und Holle| sondern ,Him-
mel, Holle, Fegefeuer* zihlen seitdem zum
Kernbestand der eschatologischen Vorstel-
lungswelt, die fiir die romisch-katholische
Tradition spezifisch, zur Profilierung des
fir sie typischen ,sakramentalen Religi-
onstypus funktional geworden und dem-
entsprechend auch dogmatisch fixiert wor-
den ist. Spekulativ vorbereitet durch ein-
flussreiche Theologen der Alten Kirche,
forciert durch Papst Gregor d. Gr. und
auch aus der kirchlichen Frémmigkeits-
praxis (Gebete und ,Seelenmessen’) heraus
entwickelt, war schliefllich die Lehre vom
Fegefeuer oder ,Reinigungsort® (,Purgato-
rium’) fest in den alten, auch biblisch und
auflerbiblisch iiberlieferten Jenseitsdualis-
mus aus ,Himmel und Hoélle* hereingezo-
gen und sodann - unter Einfluss der hoch-
mittelalterlichen Scholastik — nach einem
Brief des Papstes Innozenz IV. (1254), an-
lasslich des 2. Konzils von Lyon (1274) so-
wie auf dem Konzil von Florenz (1439),
und zwar gegen die griechische Teiltradi-
tion des Christentums zum Glaubensar-
tikel offizialisiert worden. Diese theologi-
sche Innovation zielte darauf ab, das dies-
seits unvollendet gebliebene personliche
Buf3geschehen durch Reinigung im post-
mortalen Jenseits, abkiirzbar iiber Mess-

Vgl. etwa Aurelius Augustinus, Enchiridion de fide spe et caritate. Handbiichlein tiber Glaube,

Hoffnung und Liebe. Lateinisch - Deutsch. Herausgegeben von Joseph Barbel (= Testimonia 1),

Diisseldorf 1960.
chen-Esslingen 1970, 84.

te, Zurich-Koln 21958, 403-421, hier: 413.

Friedrich Heer, Abschied von Hoéllen und Himmeln. Vom Ende des religiésen Tertidr, Miin-
Hans Urs von Balthasar, Eschatologie, in: Johannes Feiner u.a. (Hg.), Fragen der Theologie heu-

Paul Tillich, Die bleibende Bedeutung der katholischen Kirche fiir den Protestantismus, in: ders.,

Gesammelte Werke. Band 7, Stuttgart 1962, 124-132.



Ebertz / Der Kampf um Holle und Fegefeuer

117

opfer, Gebete, Almosen und andere Werke
der Frommigkeit der noch lebenden Gléu-
bigen, zum Abschluss bringen zu konnen,
d.h. auch einer grofien Zahl von Siindern -
nicht den qua ungebeichteter Todsiinde
Verdammten - einen ,Umweg" zur himmli-
schen Seligkeit und somit Heilsgewissheit,
zumindest -hoffnung zu erschliefen. Dog-
matisch bestitigt wurde diese eschatologi-
sche Vorstellung schliellich auf dem Kon-
zil von Trient, das auf seiner letzten Sit-
zung (3.12.1563) im ,,Decretum de purga-
torio“ nun auch gegen die Vertreter der Re-
formation befahl, ,, dass von den Glaeubigen
Christi die gesunde, von den heiligen Vae-
tern und heiligen Concilien iiberlieferte Leh-
re vom Fegfeuer geglaubt, beybehalten, ge-
lehrt und ueberall geprediget werde“. Denn
auch Calvin verwarf die Fegefeuer-Vor-
stellungen wie Luther (,Gauckelwerk®),
der das Thema im Kontext der Seelenmes-
sen und der Ablasstheorie behandelt, we-
gen der fehlenden biblischen Begriindung,
jener aber auch und vor allem im Zusam-
menhang mit seiner Pradestinationslehre,
dieser aufgrund der Rechtfertigungslehre.
»Diese Behausungen «receptaculas sind
jedoch nicht alle ein und derselben Art. Es
gibt ndmlich einen furchtbar grausenhaf-
ten und finstern Kerker, wo in ewigem und
unausloschlichem Feuer die Seelen der Ver-
dammten zugleich mit den unreinen Geis-
tern gequdlt werden, welcher auch Gehen-
na, der Abgrund, und in eigentlicher Be-
deutung die Holle genannt wird. AufSerdem
gibt es ein Reinigungsfeuer purgatorius ig-
nis», durch welches die Seelen der Frommen
eine bestimmte Zeitlang gepeinigt und da-
durch geldutert werden «cruciatae expian-

tur, auf dass ihnen der Eingang in das ewi-
ge Vaterland gedffnet werden kann, in wel-
ches nichts Beflecktes eingeht.® So formu-
lierte vor 450 Jahren der Vorldufer unseres
heutigen Weltkatechismus: der hochgradig
autorisierte und normierende Catechismus
Romanus. Vom Tridentinum angeregt, er-
schien er unter Papst Pius V. als pastora-
le Richtlinie fiir den Pfarrer (,ad Paro-
chum®). Er galt ,weithin als Auflerung des
ordentlichen Lehramts®, war ,in der gan-
zen Kirche gehért und benititzt® worden
und blieb ,,bis in das 20. Jahrhundert der
offizielle Katechismus® der romisch-katho-
lischen Kirche.!® Er gab fiir die Seelsorge-
und Predigtpraxis eine Antwort auf die Ka-
techismusfrage, ,wie viele Orte (!) es gebe,
in welchen die der Seligkeit nicht theilhaf-
tig gewordenen Seelen nach dem Tode auf-
behalten werden® (,Quot sint loca, quibus
animae extra beatitudinem constitutae,
post mortem detinentur®).. Und von die-
ser Antwort, ,,von der Wahrheit dieser Leh-
re, welche, wie die heiligen Concilien es aus-
sprechen, sowohl durch die Zeugnisse der
Schrift als durch die apostolische Ueberlie-
ferung bestitigt ist, soll der Pfarrer um so
sorgfiltiger und oOfter reden, weil wir in sol-
che Zeiten gerathen sind, in denen die Men-
schen die gesunde Lehre nicht aufnehmen
wollen®, heifit es an gleicher Stelle weiter.

3 Das Jenseits im Diesseits

Ohne eindeutigen biblischen Beleg (vgl.
2 Makk 12,45; 1 Kor 3,15) und abgelehnt
von den Ostkirchen sowie von den Kir-
chen der Reformation, deren Theologen

Adolf Buse (Hg.), Der Romische Katechismus nach dem Beschlusse des Concils von Trient fiir

die Pfarrer auf Befehl Papstes Pius des Finften herausgegeben. 2 Bde., Bielefeld 1859, 52.

Philipp Schiifer, Eschatologie. Trient und Gegenreformation, Freiburg i. Br.-Basel-Wien 1984, 42.

10 Carl Andresen/ Georg Denzler, Worterbuch der Kirchengeschichte, Miinchen 1982, 306.



118

Ebertz / Der Kampf um Holle und Fegefeuer

im 17. und 18. Jh. in materialreichen Ar-
beiten die Ablehnung des Fegefeuers mit
dem spaten Aufkommen dieser Lehre be-
griindeten, avancierte dieser eschatologi-
sche Trialismus in der Folgezeit zusam-
men mit der Marien- und Heiligenvereh-
rung, dem Buf3- und Ablass-, dem Prozess-
ions- und Wallfahrtswesen zu einem zen-
tralen konfessionellen Identitits- und Un-
terscheidungszeichen und bestimmte — ne-
ben der Kontroverstheologie — erheblich
die Frommigkeitspraxis (z.B. Eucharistie-
frommigkeit, Armeseelen-, Marien-, Heili-
genkult und die Frommigkeit u.a. beziig-
lich der Werke der Barmherzigkeit) der ka-
tholischen Lander Europas im Barock, ja
die kleinbiirgerliche Massenreligiositit bis
ins 20. Jahrhundert hinein, aller Aufkla-
rungskritik zum Trotz.

Damit hebt innerhalb der theoreti-
schen und praktischen katholischen Es-
chatologie verstérkt eine dialektische Ent-
wicklung an, sich von der augustinischen
Exklusionstheologie, wonach nur eine
Minderheit des Heils teilhaftig werde, ab-
zulosen. Dieser relativ heilsoptimistisch
geténte ,,Ubergang von einem Gott des
Zornes und der Plagen zu einem Gott der
Liebe®, den H. D. Kittsteiner als ,eine der
grofiten kulturhistorisch wichtigen Ver-
schiebungen in der Entwicklung des euro-
paischen Denkens® einschitzt,'” kam auch
in Predigten und Katechismen der frithen
und spiten Neuzeit zur Entfaltung. Bereits
die katholische Kontroverstheologie blieb
beziiglich der dunklen Seite der Eschatolo-
gie ziemlich vorsichtig und zuriickhaltend,

11

abgeschwicht und geddmpft wurde das
Droh- und Strafpotenzial der Holle. Der
Jesuit Francisco de Sudrez (1548-1619)
soll der erste katholische Theologe sein,
der die Position vertrat, dass die Mehr-
zahl der erwachsenen Katholiken des jen-
seitigen Heils teilhaftig werde. Die ,,Hoft-
nung, alle Katholiken wiirden einmal den
Himmel bevolkern, trigt zum Wiederer-
starken der Kirche nach den Verlusten der
Reformation bei“!2. Ein anderer Jesuit, Pe-
trus Canisius (1521-1597), der von Koln
bis Wien im Auftrag der katholischen Re-
form titig war und die bis ins 19. Jh. hi-
nein in Deutschland und Frankreich ein-
flussreichste Serie von Katechismen ge-
schrieben hatte, sollte mit Maria, der Mut-
ter der Barmherzigkeit, allen Nachdruck
auf die géttliche Giite im eschatologischen
Gericht legen. Auch die in Italien vorherr-
schenden Katechismen des Jesuiten Robert
Bellarmins (1542-1621), welche ,,die Feg-
feuerlehre unmiflig ausgebaut® und ,.die
Ablasslehre breit entfaltet haben, suchten
»ein sieghaftes Erlosungsbewusstsein und
ein unbeirrbares Frohgefiihl katholischen
Lebensgefiihls“ zu vermitteln.” So konn-
te auch gezeigt werden, dass in den nach-
tridentinischen katholischen Katechismen
bis ins 18. Jh. hinein ,,die umfassende Wei-
te der Eschatologie [...] einer stark euda-
monistisch gepragten und auf den Einzel-
nen zugeschnittenen Heilsverkiindigung
gewichen ist [...] Das Interesse am Schick-
sal des Einzelnen beherrscht das Gan-
ze“: Ernst genommen werde die Eschato-
logie ,nur auf das jeweils private Heil hin

Heinz Dieter Kittsteiner, Spee — Thomasius — Bekker: ,Cautio Criminalis und ,prinzipielles Ar-

gument;, in: Doris Brockmann / Peter Eicher (Hg.), Die politische Theologie Friedrich von Spees,
Miinchen 1991, 191-218, hier: 203; vgl. ders., Die Entstehung des modernen Gewissens, Darm-

stadt 21992, 151 ff.
12

Frankfurt a. Main 1990, 227f.

13" Philipp Schifer, Eschatologie (s. Anm. 9), 42.

Bernhard Lang/ Colleen McDannell, Der Himmel. Eine Kulturgeschichte des ewigen Lebens,



Ebertz / Der Kampf um Holle und Fegefeuer

119

[...] Die Gemeinde, die Gesamtheit der
Christen und erst recht das Schicksal der
Menschheit interessieren viel weniger als
der Einzelne.“*

4 \Weichenstellungen

Mit der Offizialisierung der Fegefeu-
er-Lehre, an die ,,jeder gute romische Ka-
tholik zum Wohl seiner Priester glauben
muss®, wie d’ Holbach 1768 hohnte,” wur-
de einerseits bereits eine Weichenstellung
vorgenommen, die, verkniipft mit der Oh-
renbeichte, den Weg zu einer ,Entwirk-
lichung® der Holle bzw. zu einem inklu-
sionistischen Himmel fiir tendenziell alle
bahnt, ohne mit dem - auch von protestan-
tischer Seite festgehaltenen - Dogma von
der Ewigkeit der Holle und seiner Gewalt-
symbolik brechen zu miissen. Der span-
nungsvolle - trostende wie furchterregen-
de - Glaube an das Fegefeuer stirkte nicht
nur die ,Pastoralmacht® klerikaler Status-
gruppen und das Erldsungsinteresse der
Laien, sondern hatte erhebliche - diessei-
tige - Handlungs-, Struktur- und Kultur-
folgen. Er trug zur eschatologischen So-
lidaritatsgemeinschaft zwischen den Le-
benden und den Toten (z.B. durch Bru-
derschaften, Stiftungen und Testate), aber
auch zu einer wachsenden Disziplinierung
und Individualisierung bei, steigerte doch
die Verkiindigung des Fegefeuers tiber die
»Dauerkatechetisierung des Kirchenvolks*
(Wolfgang Briickner) das Interesse am reli-
giosen Schicksal des Einzelnen. Der kirch-
lich vermittelten Sorge um die Toten kor-
respondierte die wachsende (Heils-)Sor-
ge um sich selbst. Die Geschichte des Stif-

tungswesens kann ohne den Glauben an
das Fegefeuer nicht verstanden werden. In-
dem der Stifter testamentarisch sein Erbe
fiir einen guten Zweck (z.B. Armenspei-
sung) zukommen ldsst und die Stiftungs-
adressaten zur Fiirbitte als Gegenleistung
tiir den Stifter verpflichtet, sorgt er fiir sich
wie fiir andere, schopft und tauscht er 6ko-
nomisches, religidses und soziales Kapital.

Doch wird der Niedergang dieses hei-
ligen Tauschs wie andere Mafinahmen der
Sicherung des Seelenheils in den testamen-
tarischen Verfligungen in einigen europdi-
schen Regionen des ausgehenden 18. Jahr-
hunderts deutlich fassbar. Auch die Zahl
der Fegefeuer-Gemilde in Kirchen, Ka-
pellen und Beinhéusern, die seit dem 15.
und 16. Jahrhundert stetig zunahmen, er-
reichen im 18. Jh. ihren Hohepunkt, wih-
rend ein ,fiir das andédchtige Weibervolk®
konzipiertes Gebetbuch des Kapuzinerpa-
ters Martin von Cochem (,,Guldener Him-
melsschliissel zur Erlosung der lieben See-
len des Fegfeuers®, 16901f.) im 18. und 19.
Jh. iiber 300 Auflagen erlebt. Es waren so-
mit bereits Zeiten angebrochen, in denen
auch Katholiken, zumal des Bildungsbiir-
gertums, ,die gesunde Lehre nicht mehr
aufnehmen wollen®. Wie die Angehorigen
des aufgekldrten Biirgertums in der wach-
senden Sicherheit des Blitzableiters das
Gewitter als himmlisches Feuerwerk be-
staunen konnten, so haben sie auch die
Hollenpredigten immer mehr als irdisches
Schauspiel dsthetisch genossen.

Noch in den 1950er-Jahren konnte
man in Deutschland nicht nur iiber die
eine oder andere Hollenpredigt staunen,
sondern auch iiber einschldgige Abschnit-
te der ,Katholischen Dogmatik® von Mi-

4" Georg Moser, Die Botschaft von der Vollendung, Diisseldorf 1963, 112 ff,, 135f., 144, 148f.
15 paul Thiry d’Holbach, Religionskritische Schriften. Hg. von Manfred Naumann, Schwerte 1970,

361.



120

Ebertz / Der Kampf um Holle und Fegefeuer

chael Schmaus': ,Man kann gegen die
Ewigkeit der Hollenstrafen nicht einwen-
den, sie sei sinnlos, weil sie den Bestraf-
ten nicht mehr zu bessern vermag®, um an
gleicher Stelle antiorigenistisch fortzufah-
ren: ,,Der Sinn der Holle ist nicht die Bes-
serung, die Erziehung des Menschen, son-
dern die Verherrlichung Gottes, des Heili-
gen, des Barmherzigen, des Wahrhaftigen
und Gerechten.“ ,Gott verurteilt zu Peinen
und Qualen, so Schmaus weiter, ,,damit so
die Ubertretung des Sittengesetzes gericht
werde. Diese Strafen sind nicht einfach die
Auswirkung der Stinde, sie kommen viel-
mehr infolge des unergriindlichen gottli-
chen Gerechtigkeitswillens von auflen her
hinzu. Gott wirkt [...] auf den Verdamm-
ten nicht unmittelbar ein, sondern beniitzt
hierbei geschaffene Dinge als seine Werk-
zeuge.“ Zu diesen ,zerstérenden Kraften
der gegen ihn aufgebotenen Schopfung
zu den ,geschopflichen Medien, die Gott
fiir die Bestrafung des Stinders verwendet,
sei ,das Feuer® als ,ein wirkliches Feuer®
zu rechnen: ,Wegen der Schmerzen, die es
bereitet, ist es [...] Sinnbild und Werkzeug
seines Zornes und seines Gerichtes, seiner
Strafen und seiner Priifungen.*

5 Ausschweigen und ,himmeln’

Auch ,wir‘ sind offensichtlich in Zeiten ge-
raten, in denen immer weniger die {iber-

kommenen christlichen Jenseitsvorstellun-
gen rezipiert werden,"” und Héllenpredig-
ten lassen sich ebensowenig mehr genie-
flen wie Predigten iiber das Purgatorium.
,Der Pfarrer schweigt inzwischen, nach-
dem er noch bis in die 1950er-Jahre hi-
nein dem Auftrag des Catechismus Ro-
manus Folge leistete.'”® Dieses Unterlas-
sen erinnert an eine Szene aus einer frii-
hen Kurzgeschichte (,Taubenfedern®) des
vor zehn Jahren verstorbenen John Up-
dike,” in der ein Junge, David, auf die Fra-
ge nach dem Jenseits von einem Geist-
lichen die Antwort erhielt: ,David, viel-
leicht konntest du dir den Himmel unge-
fahr so vorstellen, wie die guten Taten Ab-
raham Lincolns nach seinem Tod weiterle-
ben.“ Unzufrieden und wiitend iiber diese
Antwort entgegnet David gegeniiber seiner
Mutter: ,,Genauso gut hitte er sagen kon-
nen, es gibt iiberhaupt keinen Himmel.“
Die findet nicht, ,,dass es dasselbe ist, und
fragt, wie sich David denn die Beschaffen-
heit des Himmels wiinsche. Thr Sohn ant-
wortet: ,,Das weif$ ich nicht. Ich will, dass
er irgend etwas ist. Und ich habe gedacht,
Reverend Dobson wiirde mir sagen, was er
ist. Ich habe gedacht, das sei sein Beruf.”
Wihrend allerdings Updike den amerika-
nischen Pfarrer tiber den Himmel schwei-
gen ldsst, reden die deutschsprachigen Pre-
diger*innen immerhin tiber ihn, allerdings
verstummen sie vor ,Holle’ und ,Fegefeu-
er’. Indem sie ,himmeln; verstimmeln sie

6 Michael Schmaus, Katholische Dogmatik. Band 4, 2. Halbband: Von den Letzten Dingen,

34Miinchen 1953, 207 f.

Vgl. Andreas Feige/ Carsten Gennerich, Lebensorientierungen Jugendlicher, Miinster 2008; Mi-

chael N. Ebertz, Was glauben die Hessen? Ergebnisse einer Umfrage im Auftrag des Hessischen
Rundfunks, in: ders./ Meinhard Schmidt-Degenhard (Hg.), Was glauben die Hessen? Horizonte

religiosen Lebens, Berlin 2014, 11-82.

logie und Verkiindigung, Ostfildern 2004.
19

Vgl. Michael N. Ebertz, Die Zivilisierung Gottes. Der Wandel von Jenseitsvorstellungen in Theo-

John Updike, Taubenfedern, in: ders., Gliicklicher war ich nie, Hamburg 1971; vgl. Christhard

Lober, Ewiges Leben als Thema des Religionsunterrichts, in: Glaube und Lernen 25 (2010),

66-79.



Ebertz / Der Kampf um Holle und Fegefeuer

121

die Eschata um diese beiden ,grausenhat-
ten Rezeptakula® Und sie scheinen damit
auch den Zusammenhang von Jenseitssta-
tus und moralischer Biografie der Verstor-
benen zu entkoppeln, jedenfalls die ,Ver-
kniipfung von diesseitiger Schuld und jen-
seitiger Qual“®. Die Darstellungen des
Jingsten Gerichts {iber Kirchenportalen,
in Glasfenstern und in Handschriften des
Mittelalters, bis hin zu Michelangelos be-
rihmtem Fresko in der Sixtinischen Ka-
pelle werden dann dhnlich anachronistisch
wie der Gerichtstopos der christlichen
Glaubensbekenntnisse. Es geht diesen ho-
miletisch Berufstitigen dann so 4hnlich
wie vielen einfachen Kirchenmitgliedern,
aber auch wie den theologischen Reflexi-
onseliten. Die meisten tun sich nicht nur
schwer mit dem Glauben an postmorta-
le Zustande der Vergeltung, der Exklusion
und der Gewalt. Mit dieser noch heute im
pépstlichen Weltkatechismus des Heiligen
Johannes Paul II. priasenten Himmel-Hol-
le-Fegefeuer-Triade stehen sie in massiver
kognitiver Dissonanz und versuchen sie
auf verschiedene Weise zu reduzieren.

6 lllegitimisierung
symbolischer Gewalt

Denn wissenssoziologisch gesehen ist das
traditionelle eschatologische Sinnschema
mit seinem exklusionistischen Stratkon-
zept und der ihm inhérenten Vergeltungs-,
Ausschluss- und Gewaltsymbolik hochst

20

voraussetzungsvoll, und die Plausibilitéts-
strukturen fir seine Akzeptanz diirften im
zivilisierten Wohlfahrtsstaat der Gegen-
wart immer weniger gegeben sein. Es hat-
te seine Plausibilititsstruktur offensicht-
lich im Erfahrungsraum einer bestimmten
Gewaltkultur der spétantiken, mittelalter-
lichen und neuzeitlichen Gesellschaft, in
der kérperliche Instrumentalgewalt im Er-
ziehungskontext und ,autotelische Gewalt
im Kriminalkontext — von der Priigelstra-
fe bis zur Verbrennung und Vierteilung
in offentlichen Hinrichtungsszenen - als
Selbstverstandlichkeiten galten. Norbert
Elias hat zum Beispiel gezeigt, dass in der
mittelalterlichen Gesellschaft ,die Grau-
samkeitsentladung [...] nicht vom gesell-
schaftlichen Verkehr aus[schloss]. Sie war
nicht gesellschaftlich verfemt. Die Freude
am Quilen und Téten anderer war grof3,
es war eine gesellschaftlich erlaubte Freu-
de.“”! Von einer solchen ,autotelischen
Gewalt“? lasst sich dann sprechen, wenn
die Verletzung, ja Zerstorung des Korpers
des anderen selbst das Ziel ist und sich da-
rin erschopft. Sie ist in der heutigen mo-
dernen Gesellschaft ,,so erfolgreich geach-
tet, dass wir sie gar nicht mehr wahrneh-
men konnen, und wo wir nicht umhin-
kommen, sie dennoch zu sehen, sie nur
als pathologische Monstrositat“* definie-
ren. Entscheidend dafiir war, dass sie wie
auch die raptive und die instrumentel-
le Gewalt, die noch lange auch im Erzie-
hungskontext von Familien, Heimen und
Schulen praktiziert wurden, in tendenzi-

Alois Hahn, Unrecht im Diesseits — Ungliick im Jenseits, in: Alfred Bellebaum, Gliick und Zufrie-

denheit. Ein Symposion, Opladen 1992, 141-163, hier: 145.

21

Norbert Elias, Uber den Prozess der Zivilisation. Soziogenetische und psychogenetische Unter-

suchungen, 2 Bande, Frankfurt a. Main °1977, Band 1, 268.

22

Jan Philipp Reemtsma, Hassliche Wirklichkeit und liebgewordene Illusionen, in: Siiddeutsche

Zeitung, 25.01.2008; ders., Vertrauen und Gewalt. Versuch {iber eine besondere Konstellation

der Moderne, Hamburg 2008.
2 Ebd.



122

Ebertz / Der Kampf um Holle und Fegefeuer

ell allen Handlungskontexten nicht zuletzt
dadurch ,unter einen besonderen Legiti-
mationsdruck gestellt? ja gedchtet wurde,
als es der Staat in einem langen Prozess der
Zivilisation erfolgreich geschafft hat, die
physische Gewalt zu monopolisieren und
damit seine Mitbiirgerinnen und Mitbiir-
ger sozusagen zu entwaffnen, sie also auch
gezwungen hat, ihre Konflikte gewaltfrei
zu 16sen. Gewalt wird - zumindest in der
dominanten Kultur unserer Gesellschaft -
nur noch fiir legitim erachtet, wo Gewalt
vor schlimmerer Gewalt schiitzen soll.*

7 Paradigmenwechsel im
eschatologischen Biiro

Dies erklart auch erheblich mit, weshalb
tiberlieferte eschatologische Sinnstiftung
nicht nur bei ihren Adressaten, sondern
ebenso bei ihren theologischen Experten
und den wohlinformierten Kirchenmit-
gliedern erhebliche kognitive Dissonan-
zen hervorrufen musste. Hollen- wie Fe-
gefeuervorstellungen geraten bei den Zi-
vilisationsmenschen und -priestern von
heute, denen Gewaltausiibung im Alltag
als ebenso verpont gilt wie Folter, Todes-
und Korperstrafe als Mafinahmen des Staa-
tes, in den - bereits von d’Holbach formu-
lierten — Verdacht der kognitiven Barba-
rei und werden als Ausdruck eines ldngst
tberwundenen gesellschaftlichen Zivilisa-
tionsstadiums betrachtet. Im eschatologi-

24 Ebd.

schen Biiro ist deshalb seit den 1950er-Jah-
ren ,,mit Uberstunden® ,eine starke Titig-
keit im Gang“*; denn der ehedem auf al-
len Ebenen des kirchlichen Kommunikati-
onsgeschehens gelehrte christliche Termi-
nalsinn gerdt mit seiner erheblichen Ge-
walt- und Exklusionsmetaphorik in mas-
sivsten Widerspruch zum Erfahrungsraum
des ,wohl bedeutsamsten zivilisatorischen
Fortschritts der Menschheitsgeschichte*,
sofern er die Gewalt unter erhohten Legiti-
mationsdruck stellt und seiner eigenen ,,ge-
waltbewiltigenden Gewalt“® selbst enge
Grenzen auferlegt. Gleichzeitig mit Michael
Schmaus - also seit den 1950er-Jahren und
iber das Erscheinungsdatum des Weltkate-
chismus hinweg — ldsst sich innerhalb der
katholischen Eschatologie der Einstieg in
einen massiven Paradigmenwechsel®” be-
obachten, der destruktive wie konstruktive
Zige zeigt, aber auch neue Folgeprobleme

Weiterfithrende Literatur:

Patrick Becker, Der Jenseitsverlust der Ge-
sellschaft. Hoffnung worauf?, in: Herder
Korrespondenz 3 (2018), 36-39.

Ottmar Fuchs, Das Jiingste Gericht. Hoff-
nung auf Gerechtigkeit, Regensburg 22018.
Ottmar Fuchs, Eschatologie — mehr gefragt
als vermutet?, in: Tobias Kldden (Hg.), Wo-
rauf es letztlich ankommt. Interdisziplinére
Zugange zur Eschatologie, Freiburg i.Br.—
Basel-Wien 2014, 297-317.

25 Vgl. Michael N. Ebertz, Gewalt, in: Staatslexikon. Recht — Wirtschaft — Gesellschaft. Band 2: Eid -
Hermeneutik, Freiburg i. Br.—Basel-Wien #2018, 1307-1314.
28 Hans Urs von Balthasar, Eschatologie (s. Anm. 6), 403 f.

27
28

1986, 91.
29

Jan Philipp Reemtsma, Héssliche Wirklichkeit und liebgewordene Illusionen (s. Anm. 22).
Heinrich Popitz, Phdanomene der Macht: Autoritdt — Herrschaft — Gewalt — Technik, Tiibingen

Unter Paradigmenwechsel versteht man in der Wissenschaftsphilosophie seit Thomas S. Kuhn

(1973), dass ein Denk- und Erklirungsmodell (,Paradigma‘) umgestiirzt und durch ein neues
ersetzt wird, da das alte durch angehdufte Widerspriichlichkeiten einen Evidenzverlust erleidet.



Ebertz / Der Kampf um Holle und Fegefeuer

123

mit sich fithrt. Beobachtbar ist, dass bei die-
sem Paradigmenwechsel ,vom klassischen
dogmatischen Traktat ,De novissimis' [...]
kaum ein Stein auf dem anderen geblieben
ist** und die klassischen Topoi ,allesamt
fraglich geworden sind".

8 Modellierungen

Dennoch halten einige Theologen an die-
sem traditionellen ,Dualismus’ im escha-
tologischen Denken fest, auch der Katholi-
sche Weltkatechismus (Modell 1), der seit
neuestem immerhin nicht mehr die Todes-
strafe akzeptiert. Andere bauen diesen Dua-
lismus in ein ,monistisches’ Modell um, d. h.
gehen von der Hoffnung - nicht vom orige-
nistischen Wissen' — aus, dass alle Geschop-
fe, selbst der Teufel, einmal zu den Erlosten
zahlen werden. Das,Modell 2‘der verdamm-
ten origenistischen Lehre von der Apokatas-
tasis panton (vgl. Apg. 3,21; 1 Kor 15,25ff;
Phil 2, 5ff.) erhélt somit ein hoffnungstheo-
logisches Gewand (Motto: Lehre nein, Hoft-
nung ja) und wird als ,Modell 3° heute von
vielen, wenn nicht den meisten Theologen
vertreten. Thm neigt sogar Gerhard Ludwig
Miiller, der von Papst Franziskus abgesetz-
te Prifekt der romischen Glaubenskongre-
gation, zu:*? ,Wer, wieviele und ob iiberhaupt
Menschen bis in den Tod einen radikalen
Widerstand gegen die Liebe durchgetragen
haben, entzieht sich unserem Wissen nicht
nur zufillig, sondern prinzipiell. Wir sollen

30

aber hoffen (!) und beten, dass der allgemei-
ne, sich auf jeden Menschen erstreckende
Heilswille Gottes bei allen zum Ziel kommt.
Es gibt vielleicht noch Liebe und angekom-
mene Selbstmitteilung Gottes, wo man von
Gott und Christus explizit nichts weif3.“ Es
lassen sich auch Vertreter eines ,Modells 4°
ausmachen, die es definitiv ,,offen“ halten
und sich nicht festlegen, ob sich am Ende
wirklich alle mit allen — auch Opfer und T4-
ter — miteinander vers6hnen lassen. Fiir eine
Minderheit von Theologen wird die Hol-
le zu einer blof3 denkbaren Konsequenz des
freiwilligen ,,dauerhaften Sich-Verweigerns
des Siinders gegentiber der bedingungs-
los fiir ihn entschiedenen Liebe Gottes*>.
Dieses ,Modell 5° das sehr auf die Freiheit
des Menschen setzt, vertritt etwa Edward
Schillebeeckx,* der seinerseits die Vorstel-
lung von der Apokatastasis oder Allversoh-
nung ablehnt. Statt von einer ewigen Ver-
dammnis (in der Holle) geht dieses Modell
von der Moglichkeit eines endgiiltigen Auf-
horens oder Erloschens als ewig wiahren-
des, d.h. irreversibles postmortales Schei-
tern der menschlichen Existenz aus. ,,0b es
Menschen gibt, die das Bose wdhlen, weifS ich
nicht®, sagt Schillebeeckx. ,, Aber auch wenn
ich annehme, dass es solche Menschen gibt,
die Holle gibt es jedenfalls nicht. Es gibt
kein Leben in der Holle. Wenn es jeman-
den gibt, der fahig ist, in seinem Leben sich
vollstindig und definitiv von der Gemein-
schaft mit dem Gott des Lebens zu trennen,
so ist ihm die Vernichtung des eigenen We-

Ulrich Ruh, Perspektiven der Eschatologie. Zur neueren Diskussion in der katholischen Theo-

logie, in: Herder Korrespondenz 33 (1979), 249-253, hier: 249.

31
9-10, hier: 9.

Vorwort, Was letztlich zahlt — Eschatologie, in: Jahrbuch der Religionspadagogik 26 (2010),

32 Gerhard L. Miiller, Katholische Dogmatik, Freiburg i. Br.—Basel-Wien 1995, 564 1.

33

Klaus von Stosch, Vollendungsgewissheit und Gewalt, in: Sven Kalisch/ders./ Jiirgen Werbick

(Hg.), Glaubensgewissheit und Gewalt. Eschatologische Erkundungen in Islam und Christen-

tum, Paderborn u.a. 2011, 105-116, hier: 114.

34 Edward Schillebeeckx, Menschen. Die Geschichte von Gott, Freiburg i. Br.-Basel-Wien 1990,

177 ft.



124

Ebertz / Der Kampf um Holle und Fegefeuer

sens bestimmt [...] Das ist schrecklich. Gott
hegt keine Rachegedanken. Fiir mich ist
diese Koexistenz des ewigen Himmels fiir
die Guten und der Holle fiir die Bosen, die

eine ewige Strafe erleiden, unvorstellbar.“*

9 Etwaismen

Mit solchen Konstruktionen sucht zwar
die theologische Reflexionselite kognitive
Dissonanzen zu l6sen und iiberkommene
Exklusionsformeln durch Inklusionsfor-
meln auszubalancieren, auch um den ge-
wandelten Plausibilitatsstrukturen der zi-
vilisierten Gesellschaft Rechnung zu tra-
gen, gerdt damit aber auch mit den dog-
matisierten Heilswahrheiten der eigenen
Tradition in Konflikt und 16st neue kogni-
tive Dissonanzen aus. Diese zu verschwei-
gen, reduziert sie nicht, allenfalls auf ei-
nen ,Etwaimus®, dessen ,,Credo lautet: ,Ich
glaube zwar nicht an Gott, aber etwas iiber
uns muss es geben'“*® Wenn Thomas Luck-
mann fiir die gesellschaftliche Gegenwart
immer wieder das ,,Fehlen eines plausib-
len und allgemein verpflichtenden sozia-
len Modells fir die bleibenden, universa-
len menschlichen Transzendenzerfahrun-
gen und fiir die Suche nach einem sinnvol-

len Leben®” konstatiert, dann gilt dies in-
zwischen auch fiir die Antworten auf zent-
rale existenzielle Fragen im religiosen Feld
des Christentums, ja im - jeweiligen -
konfessionsinternen Feld selbst. Eine Fol-
ge ist dann die von Pierre Bourdieu allent-
halben beobachtete spirituelle ,, Autogesti-
on“*, auch im Blick auf die Letzten Dinge.

Der Autor: Prof. Dr. rer. soc. habil, Dr.
theol. Michael N. Ebertz, geb. 1953, ist So-
ziologe und Theologe, er lehrt und forscht
pastoralsoziologisch an der Katholischen
Hochschule Freiburg. Neuere Publikatio-
nen: Verschiebungen des religiosen Feldes.
Anstofse und AnstofSigkeiten Bourdieus fiir
die Pastoralsoziologie, in: Ansgar Kreut-
zer / Hans-Joachim Sander (Hg.), Religion
und soziale Distinktion. Resonanzen Pierre
Bourdieus in der Theologie. Freiburg i. Br.—
Basel-Wien 2018, 268-292; Der Kampf um
die Kirche - in der katholischen Kirche. So-
ziologische Perspektiven auf die Debatte um
»Amoris laetitia’; in: Zeitschrift fiir Religion,
Gesellschaft und Politik 2/1 (2018), 1-18,
online: https://rdcu.be/Lq7u; zus. mit Lu-
cia Segler, Spiritualititen als Ressource fiir
eine dienende Kirche. Die Wiirzburg-Studie,
Wiirzburg 2016.

35 Francesco Strazzari (Hg.), Edward Schillebeeckx im Gesprach, Luzern 1994, 125.
36 Tomas$ Halik, Geduld mit Gott, Freiburg i. Br.-Basel-Wien *2012, 94.

37

Thomas Luckmann, Veranderungen von Religion und Moral im modernen Europa, in: Berliner

Journal fiir Soziologie 12 (2002), 285-293, hier: 287.

38
1992, 231-237.

Pierre Bourdieu, Die Auflosung des Religidsen, in: ders., Rede und Antwort, Frankfurt a. Main



